





# Textos de Lojong

Una antología

Creada con la inspiración y la orientación de Alak Zenkar Rimpoché.

Traducciones Rigpa, 2012.

Los textos de este libro se encuentran también en la web *lotsawahouse.org*.



Esta obra puede ser reproducida y redistribuida de forma no comercial (sin ánimo de lucro), bajo la licencia «Creative Commons Attribution-NonCommercial 3.0 Unported».

Portada: Atisha Dipamkara. Thangka pintado por Salga, de la colección de Sogyal Rimpoché.

# Índice de contenidos

| Tomar refugio y generar la Bodhichitta                   | 2  |
|----------------------------------------------------------|----|
| Versos de Refugio y Bodhichitta                          | 3  |
| La guirnalda de joyas de los bodhisattvas                | 4  |
| Los Ocho Versos del Entrenamiento de la Mente            | 14 |
| Desprenderse de los Cuatro Apegos                        | 18 |
| Los Cuatro Dharmas de Gampopa                            | 33 |
| Como transformar la enfermedad<br>y otras circunstancias | 34 |
| Un espejo que revela los puntos cruciales                | 38 |
| Tres aspectos principales del camino                     | 46 |
| Un canto de compasión                                    | 54 |
| Hace muchos eones                                        | 60 |
| Aspiraciones en armonía con el Dharma                    | 68 |
| Oraciones de aspiración                                  | 74 |
| Verso del Bodhicharyavatara                              | 77 |
| Dedicatoria                                              | 78 |

# Tomar refugio y generar la Bodhichitta

५ परपःभितःषूत्रः दर्षूत्रीयःग्रुः अषूत्रः इस्ताःया

sangye chö dang tsok kyi chok nam la En el Buda, en el Dharma y en la Asamblea Suprema,

changchub bardu dak ni kyab su chi tomo refugio hasta que alcance la Iluminación.

વર્રવા:વીત:ક્ર્રીક:સૂર્યાય:વક્કાય:વકુ:વસૂર:ક્ષય:ક્રુપ

dak gi jin sok gyipe sönam kyi Por el mérito de practicar la generosidad y demás,

उर्जू.ज.सर्व.हुर.अटअ.क्रिअ.उर्जीय.तर:जूर्व

dro la pen chir sangye drubpar shok ¡que alcance la budeidad para el beneficio de todos los seres!

### Versos de Refugio y Bodhichitta

del gran pandita cachemirí Shakya Shri Bhadra

तर्वे इस्यानश्चर्यातर्दे नियमस्य भेता । इना स्य स्वर्गा के श्वन्य स्था श्वन्य । इना स्य स्वर्गा के श्वन्य स्था श्वन्य । Botivado por el deseo de liberar a todos los seres, continuamente tomaré refugio

continuamente tomaré refugio en el Buda, el Dharma y la Sangha hasta que alcance la esencia de la iluminación.

ક્ર્યાય.સવુ. કર-જેવ-ઝુન્નય. ત્રશ્રી ટેડ્રી | યરત્ય. મૈયા ન્નર્ય રેશ-ટે. ત્રી જ્યા ત્ર શ્રીય. વશ્રુપ. જ્યા તર્ક્ષ્ય. ત્યા. ગુન્નય. જ્યા ટ્યાર્ટ્સ ટે. ત્ર ત્યા | એપ. ત્રત્ય શ્રેટ-તર્ક્ક. દેર-ત્વશ્ય. ત્યાં |

Con sabiduría y amor genuino de todo corazón, y con diligencia, por el bien de los seres sensibles me pondré delante de los budas y generaré la mente perfecta de la bodhichitta.

# चर. जुन्म अर्दूर. चुरे उस्देर च च ब्रुवाया

क्रगरन्नरत् र्वेङ्गेयर्स्टस्ट्रस्ये र्वेनन्नरत् *૽૽*૱ૹૢઌૹઌઃઽૣઌ૽૽૱૽૾ૼ૱ૡ૽૽ૢ૾ઽ૽ૡ૽ र्वेयायाङ्क्रियास्यायक्तात्म् । १८८.तयुःक्रायास्याः तक्तार्ज्य । म्हास्स्रस्यायास्त्रमात्वे इक्ट्र्सक्याक्ताक्रीक्षाक्रीराज्ञीत विवासक्याक्री अञ्च । महिरम्पायामे स्वरञ्जू । हमहिरम् उर्चेय:उत्तर:सर:बी र्सर्र्युअन्वनुरानवार्जुर्स्या रिनरःसुरुष्ट्रीक्स्यास्याः धें जैरपा । भुषकस्य रिया यिका यर रिया । येका य कु:क्रीर.ज.चरेबी.तर.बी नरवा.चु.३४८.स.चर्चेचा.च.बुटा विषये.कु.अर्चेस्त.स.चक्र्स. मु.ची विषय कु.सूर हेर वर्म वास्त्रीय च.चेरी विर्या मु. लूब.धेब.झ.चर.डी क्रेट्रिट्र-वर्गेर:क्रे.क्रंट्र-वर:बी । ।वि.चर्चयय:ध्येह्यंट्र-वर: 9

# La guirnalda de joyas de los bodhisattvas

de Atisha Dipamkara

En la lengua de la India: *Bodhisattvamanyāvalī* En la lengua del Tibet: *changchub sempe norbū trengwa* En castellano: *La guirnalda de joyas de los bodhisattvas* 

¡Homenaje a la gran compasión! ¡Homenaje a las deidades que inspiran fe y devoción! ¡Homenaje a los maestros!

Acaba con las dudas y el titubeo, y entrégate a la práctica con todo corazón. Libérate del sopor, la apatía y la pereza y esfuérzate siempre con tenacidad y alegría.

Con atención, conciencia vigilante y cuidado, observa en todo momento las puertas de tus sentidos. Tres veces durante el día y tres veces por la noche, una y otra vez, examina siempre tus pensamientos.

Sé franco con tus limitaciones, pero no busques fallos en los demás. Da a conocer las buenas cualidades de los demás, pero guarda silencio sobre las tuyas propias.

Abandona toda ansia de ganancia y honor, y renuncia al impulso de buscar el provecho y la fama વ્યક્રેય.ત્તર.જ્ઞી | ત્તર.જ્ઞી |મૃ.રે.યો.વર્શ.તૃ.સંર.જ્ઞ.લુરો |યે.યો.યે.રે.રે.ત. જ્ઞમ્ય.રેર.ય્રેય.ક્ર્યુસ.જ્ઞ.લુરો |જ્ઞર.જેવ.યુમ્યત્ય.યુ.તયેય.

હજૂ ન્ય.હજૂ ન્ય.કી | ત્ય.કી | ખૂર્યો.ત્ય.હજૂ ન્ય.ક્ષ્ય.ક્ષ્ય.ક્ષ્ય.હુર! | ભૂપ.છી. ધ્રૂ.ટ્રેટ.વ.ક્ષે.ત.ત્યાલૂસ.કો.લુટ! | ટ્રિન્થ.ત.કુ.યુન્ય.ક્ષેટ.હૈય. હ્યું.ટ્રિ.ત.જ્ય.લુમ.સુચ.નુય.ટ્રી | ક્ષ્ય.ત.દુય.ટે.ત્યાનુ.ન્ય.કો |

क्रियःत्यः । बर्ड्डर.ब्युयः व्यास्त्राच्याः । व्यवयीयः तत्त्रं बूर.क्रियः

उक्तिमस्युक्ट्याचुन्द्रम् अस्य अस्य स्वाहित्यक्रमः देवाहित्यर्यक्ट्व्यच्ये स्वाह्नम् । योष्ट्रम्यर्थे हो । म्युक्तस्य स्वाह्य मुद्रम् । योष्ट्रम्यर्थे हो । म्युक्तस्य स्वाह्य स्वाह्य स्वाह्य । कुष्य । वृत्य स्युक्ट्य प्रमाह्मस्य स्वाह्य स्वाह्य

44.9

Cultiva el amor y la compasión y haz que tu bodhichitta sea firme. Evita las diez acciones malsanas; fortalece tu fe y tu confianza.

Reduce tus necesidades, encuentra la satisfacción con lo que tengas,

y con gratitud recuerda y corresponde a la amabilidad que recibas.

Somete la ira y la arrogancia y haz que la humildad gobierne tu mente. Abandona los modos de vida nocivos y búscate un sustento acorde con el Dharma.

Libérate de tu adicción a los objetos materiales; ¡que la riqueza de los Aryas sea tu ornamento!

Fe, disciplina, generosidad, conocimiento, decencia, dominio de uno mismo y sabiduría: estas son las siete riquezas, las siete formas de abundancia divina, los siete tesoros inagotables.

No hables de ellas a los que no sean humanos.

Deja atrás todo ajetreo y distracción, y retírate en la soledad de un lugar apartado.

Evita la cháchara sin sentido y vigila siempre tus palabras.

र्च.स.स्पेयर.स्.सबूर.चयु.क्। वियासर.मुस.ज्.च्युेर.सर. वि विरः अवास्त्रयाः स्त्रे अभिन्ति । विरुष् दिन्ते । *जुन्नयःश्व*त्ता । श्रृंबःसदुःवर्रः श्रेयः सञ्जेदःसरः ची मुम्पारम्बन्धम्पारम् सर्वेदानते हे । । सामानु हरे ते ने न न्स्रेरी ऋिंग.सर्.स्व्याप्यःस्क्षरःश्चेरी रिग्ने.सर्. चर्जुन्य चार्डुन चर्डुन सर है। अर्टरस्म् नर्दुरुअः अर्द्धाः । वार्टर्यन्दरम् । चीर.ज.कबीय.स.र्जर.चि.बुटी किबीय.स.स्पुर.सर.वीर्यय. तरः वि । क्येयत्यत्यत्ये स्योत्से वर्षेत्र हेरा । १४८ स्ते जूबाजर.बार्ट्र.सर.ड़ेरी नार-र्-रनो-नरे-क्रें अन्सर्वेर-ना । देर-दे-हना-हु-रनर-सर-बी ह्यामान्धमयानायाराजुरानी रिटानुकुर्रीर नर्जीयः उर्चीय:मु.उर्चीर। । हेबा.धे.ख्रुंबा.स.रवायत्त्रस्त्रः । वार.टे.क्ब्र्चयु.जुक्य.व्टेर. ष्ट्रा |ट्रेक्ट्रस्कीमत्यस्य।क्षेत्रेत् । चिभःबुद्धःयोरेक्यःस्याः र्यत्तर्भ्य विभात्तर्भम्यस्री विरायतः ह्या विभावार् नाबेरकेर्केरत्यरञ्च ।हनाःहर्केरकेरत्वर्केक्यस्यः ।

Siempre que veas a tu maestro o preceptor, ofrécele tu servicio con devoción y respeto. Tanto los que poseen la visión iluminada como los que se embarcan por primera vez en el camino: considéralos a ambos como tus maestros espirituales.

Cuando veas a cualquier ser sensible, considéralo como tu padre, madre o hijo. No te hagas amigo de los que actúan de formas dañinas, sino confía en verdaderos amigos espirituales.

Abandona cualquier sentimiento de hostilidad o malevolencia y se feliz allí donde vayas.

Evita apegarte a nada y manténte libre de aferramiento y deseo. El apego cortará la fuerza vital de tu liberación y además te alejará de los buenos renacimientos.

Si encuentras un camino que lleva a la paz y a la felicidad, esfuérzate constantemente por ponerlo en práctica. Cuando vayas a empezar con una tarea, asegúrate de completarla antes que nada. De esta manera todo saldrá bien; sino, nada se logrará.

Nunca te alegres de acciones dańinas, y cuando se insinúen pensamientos de superioridad, deshincha tu orgullo inmediatamente recordando los consejos personales de tu maestro. Siempre que te desanimes o te sientas incapaz, eleva tu espíritu y date ánimos.

Nunca dejes de meditar sobre la vacuidad.

चटर्रक्रचायात्रेरात्यार्चराट्रेरा ।श्चिःसार्ज्येयासायत्रेरा र्-न्स् भुःश्रेशकुर्याः सम्प्राम्यान्त्रम् । स्वाक्तान्त्रम् । বর্জ,বর:গ্র न्यास्त्रवरद्गुर्वानरास्याच्यास्त्रेता । रीत्रान्त्रायाः र्.चन्नुबर्य । ।चर्या.ग्री.अ.चर्या.बु.स्र.चः.बुरा ।क्न्या.अ. त.भूर.तर.चोर्य.तर.ची हेर्च.धे.सु.टेस.स्टेश्च.बुटी । जु.सू.बूर्च.सरु.सुस्य.बीट. क्र्। ।*ट्रे.क्र्.चर्चा.त्तरब*.चर्चर। ।यर्द्रे*त*.खेबीय. શ્રુર.સ્.ર્ય.તર.કો यात्महे याब्दर द्या अर्बुर चरे द्वा । विदेश या त्रेर सेर ह्य 7.751 र्ज्युत्रकृरःर्द्रवर्द्धमःस्रदः चःबेदा हिनाः हुःवर्द्धमः वेदः नामगः 44.9 हेना.धे.चान्बर.रेचा.क्बूर.चयुक्त् । अर.ज्र.क्रेर.कुर.कुर.ज्रीक्.ज. रवारा हिवा.धे.सवा.र्नुवा.झर.चर.बी

Cuando aparezcan objetos que te provoquen apego o aversión,

vélos como meras ilusiones o proyecciones.

Si escuchas palabras desagradables, considéralas como simples ecos. Si tu cuerpo sufre algún daño, vélo como el resultado de tus acciones pasadas.

Guarda la soledad, lejos de la ciudad y, como el cadáver de un animal salvaje, vive solo y oculto en la naturaleza, libre de toda atadura y apego.

Mantén siempre tus promesas y compromisos y, si te acometen la pereza o la desidia, toma inmediatamente nota de tus errores, uno por uno, y recuerda el corazón de tu disciplina.

Cuando te encuentres con otras personas, habla con calma, sincera y honestamente.

Ten cuidado de no fruncir el ceño ni lanzar miradas fulminantes, sino muestra siempre una sonrisa amable.

Cuando estés con las personas que ves todos los días, evita la tacañería, disfruta de ser generoso y destierra todo sentimiento de envidia. योक्यक्कियुम्पयद्गेयस्यदेशे । हुर्त्यक्मयः हर्सेस इ:वेरा ।हम:ह:नर्बेर:दर:ख्रब:सर:ख्रा । र्ट्र-द्यायक्रेन्डिन:याल्य-एर्स्य्यायालकेत्। ।ह्याःहुःबुन्लादीः र्वयत्तरज्ञी विष्यर्थताय्येयताज्ञेराचरज्ञी विर्ययत्तर् र्क्त्म.क्रीय.चोर्यय.त्तर.बी विष्यर.त्म.चोर्ट्स.टची.क्रेर.त्यर. ष्ट्रा अप्रैट.इ.सर्य.जुम्य.जेर्य.तर.ची क्र्य.म.और.त. यरिय:भुःबी ।यरःभूय:रुट्,य:उर्रेश:तरःबी ।क्र्य:ब्रीट्रे. क्यानकुरुष्ट्री्यराजी ड्रियनक्य्यकुर.तराउतर.तरजी क्रट.सृतु.बट.री.टची.ज.चर्षेची विश्वची.सी.उर्देची.बी.जुक्त्य. त्यनहरा र्येयन्त्रिंशर्यम् इत्ययायता विभूतिहरक्ष्यक्ष्यंत्रः न्जू नियूरक्ष्यायुक्तयक्ष्यक्ष्यात्मन्द्रम् हिनार्रे. त्तर्यत्त्रया.चर्ये.स.त्त्री झ्रियं.त्त्रसःकृषे.स्.यरियःसरःबी । र्राह्मरञ्ज्यवन्त्र्रक्त्यर्ते क्ट्रियाक्र्यवाहुत्यारः तरक्रीय म्मियसयोर्ड्यक्रास्तरक्रीय म्स्रियस क्रुयःसःट्रुथःलूरःसया सिःभ्ररे:बरःक्ष्यःक्रुयःसरःउकीरा *ૹ૾૽*.ચી.સ્.કુ.સીયબ.ત.જુય.ત્.્રતનત.ક્ષય.ક્ષ્રુ.સદ્દે.ત્યુ.સીઅ.ગ્રીઅ.સદ્દે. त.बर.क्य.जुम्प.बूर.चे.दु.सुर.च.हूचीय.जू॥ ॥

Para proteger las mentes de los demás, manténte alejado de cualquier tipo de disputas y sé siempre paciente y tolerante.

No halagues a los demás ni seas un amigo inconstante; sé siempre una persona constante y confiable.

Nunca desprecies ni denigres a nadie, sino trata a todos con respeto.

Cuando des consejos o instrucciones, hazlo con compasión y el deseo genuino de ayudar.

Asegúrate de nunca criticar las enseñanzas.

Céntrate en lo que más te inspire y, con las diez formas de practicar el Dharma,¹ esfuérzate en sesiones de día y de noche.

Cuando estés con gente, vigila tu habla; cuando estés solo, vigila tu mente.

Toda la virtud que acumules en el pasado, presente y futuro, dedícala al gran despertar insuperable; comparte tus méritos con todos los seres sensibles y, con la práctica de las siete ramas, haz continuamente grandes oraciones de aspiración.

Si practicas así, completarás las dos acumulaciones de mérito y sabiduría y eliminarás los dos tipos de oscurecimientos. Darás sentido a esta vida humana y, con el tiempo, alcanzarás el despertar insuperable.

Así concluye La guirnalda de joyas de los bodhisattvas, escrita por el gran pandita indio Dipamkara Shrijnana.

<sup>1</sup> Los diez entrenamientos espirituales son: escribir textos, hacer ofrendas, la generosidad, la escucha del Dharma, memorizar, leer, enseñar, recitar, contemplar y meditar.

# भूं.श्रृट.कूबा.नक्चेर.स.चर्बेबाजा

नर्वा.वे.ज्ञस्य.क्ब.बक्त.कर्.स लेट.चबुब.बूर.चे.जय.क्रेबा.चतु र्ट्रुय:सक्र्या:स्रीय:सर्:स्यायस:स:स्या ह्याः हुः याकेश्यः सरः यहेँ वा सरः र्वेवा बोर.रे.से.रेर.उर्जुबोस.सर्ड.क्रॉ नर्नाः केर्गान्यस्य रमन्यः नद्धः बेरा चार्षेत्र.ज्ञ.च्यक्स.त.र्वचा.त.लुखा अक्रुवा.धे.बोकुअ.सर.उहुब्.सर.जूबी ક્ર્યુંન્યુસંગુન, ફુંન્યું સ્ત્રુક્ષુંનું ત્યુ **ફેના** કેન્ ક્રેંક એન્સ સુત્ર અથવ चर्या.याज्यस्य.र्रस्य.च्रेर.स्य.यी नश्र्यः धनयः वार्ट्रेटः दयः नर्ज्ञेवाः सरः स्त्रेवा रट.चबुब.टब.चरे.जुम्प.रुब.इम्पा ઝુંના ઝુંના ર્ના સ્ત્ર ફેંન અર્ક્ટ હા रेवळेब याहेर ५८ उद्युर स यावेबा ક્રેન્ડ્રિન્સ્કર્ગાય:નસ:વોકસ:વેંક્સનેવ<u>ા</u>

# Los Ocho Versos del Entrenamiento de la Mente

de Geshe Langri Thangpa

- Pensando que todos los seres sensibles son más valiosos que la joya que satisface deseos, con el fin de lograr el objetivo supremo siempre los consideraré con cariño.
- En cada una de mis acciones, vigilaré mi mente y en el momento que surjan emociones destructivas, las confrontaré con fuerza y las apartaré, ya que nos harían daño tanto a mí como a los demás.
- Siempre que vea a seres con malas intenciones, o aquellos abrumados por conductas negativas y sufrimiento les apreciaré como algo muy escaso, como si hubiese encontrado un tesoro que no tiene precio.

नर्याःस्याब्द्यः श्रीतःस्याः र्र्याः सीता *વો*બે.નૠુંર.જ.સુંવોઝ.જુ.કુંવોઝ.સતું <del>ર્</del>ક્ટેન્ટ્રિસ્ટર્સ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્રિસ્ટ્ क्रिम.च.च।वर्षायत्यंत्रस्य नरःसूच रे.च.के.च.चार:बेवा:बीला न्त्रेब हु से से नाया नार्बे ह हो हु देवरा चलेलामाहेबर्नसासरामञ्जूना सर्र्र.व.रर्र्य.यम.चर्चेर.स.लुया स्व.चर्.अ.इस्य.ग्रंब.ज.उर्जेज स.लु.चार्ट्र.रटर.र्जेच.चर्ज्रज्ञ.गीश नायर.चय.चर्ना.ज.जुरासर.चूना *ने:*न्न:ग्नुन:७५:र्रून:च्कुन:छी <u>ફ</u>્રેના.તહુરી.સબ.સ.ર્સ્નનબ.નુરો <del>ૄ</del>ૢઌ.પોંચ.ક્રી.ક્તર.બુઝ.તડુ.ચુંબો ब्रेड्स्सेट्र व्रेट्स्ट्र म्यू सर्मेय

*૱*ઌૡૡ૽ૺ૱ૡઌૺઌૹૣ૽ૼ૽૱૱ૡ૽ૣૼૼૹ૽ૺઌ૽૽ૢ૽ૢ૽૾ૡઌૢ૽ૺ૱ઌૢૺઌૼૺૺૺૺ

- Siempre que alguien, por envidia, me haga mal atacándome o despreciándome, tomaré la derrota sobre mí y daré la victoria a los demás.
- Incluso cuando alguien al que yo haya ayudado, o sobre el cual haya puesto grandes esperanzas me maltrate muy injustamente, contemplaré a esa persona como un verdadero maestro espiritual.
- En breve, directa o indirectamente, ofreceré ayuda y felicidad a todas mis madres, y en secreto, haré mío todo su daño y sufrimiento.
- 8. Aprenderé a mantener estas prácticas libres de la corrupción de los pensamientos de las ocho preocupaciones mundanas.
  ¡Que reconozca todas las cosas como ilusorias, y sin apego, que obtenga la liberación de la esclavitud!

# न खुरातायबुत्यमान्त्रीयरिस्यातायबेयाया

ઌૣૻઌૺૹ૾ૢઌૢ૽૾ૢ

उद्दूर्य-तःबैर-व-क्षेत्री । चर्चा-रूव-तःबुव-व-चर-अन्नयःभुवी । चन्नयःचीयेभःप्तःबुव-व-टुयःउविर-भुवी ष्ट्र्यनुःप्तःबुव-व-ष्ट्र्य-तःभुवी ।

અ.સેર્સ.સ.નું!!!!! હમ્મય.શ્ર્ય.તા.ત્રુંય.ખુંબ.ક્રિયે.ત્તર.શ્યા. કૂત.ત.ભુષ.સું!! હુમ.તમ્મય.શ્યા.બુમ.ત.ત્વનું ટ્રેયિ.તા.ત્વડું સુંસુંદ્ ટી.પ્યે.ત્વર.યુંન્યણ! કૃપ. હુમ.યોએન્ય.ત્વડું ટ્ર્યા.તા.વિલિ.ત્યાં તાર્તુ ત્યાં ધિક્ષયે.તારુ.ત્વરા.ક્રો.પ્રેમ્થય.

# Desprenderse de los Cuatro Apegos

Una breve enseñanza impartida por Mañjushri al patriarca de la tradición Sakya, Sachen Kunga Ñingpo

#### ¡Om Svasti Siddham!

Cuando llegó a la edad de doce años, el gran Sachen Kunga Ñingpo emprendió seis meses de práctica del bodhisattva Mañjushri. Un día tuvo una visión en la que vio al gran Señor Mañjushri en persona, en medio de una luz brillante, de color naranja y sentado sobre un trono enjoyado, con sus pies apoyados en el suelo, con las manos en el mudra de explicar el Dharma y acompañado de dos bodhisattvas, uno a su izquierda y uno a su derecha.

#### Mañjushri le habló:

«Si tienes apego a esta vida, no eres un verdadero practicante espiritual; si tienes apego al samsara, no tienes renuncia; si tienes apego a tu interés propio, no tienes bodhichitta; si hay aferramiento, no tienes la Visión.»

Cuando Sachen Kunga Ñingpo examinó la verdad de estas palabras, comprendió que toda la práctica del camino de las paramitas está resumida en entrenar la mente a desprenderse de estos cuatro apegos, y alcanzó una convicción especial y una comprensión profunda de todas las enseñanzas del Dharma.

### ¡Samaptamithi!

# न खुरासायखुरचेलाकुर्यारस्यासायखेयाया

ત્ય.ત્ર્રેણી | વ્યત્ર.ક્રોત્રીરેશ્વય.સ્વી.ત્રજ્યી |ડ્રે.ક્રોટ્રે.ક્રોટ્રેશ.ટે.વી.યૂ.સ. સુડી |જ્્ય.ત્રલુધ.ર્સેવ.ત્ય.ક્રોટ્રે.ત્ય.તો |લ્યુરે.ત્ય.વલુ. કુર્ય.કુપ.ત્રમ્વ.ધે.વી.યૂ.તો |જ્્ય.સુર્ય.ક્રો.સુટ્રે.ત.ડે.યૂ.પ.ક્રી. સ્ત્રી |શ્રુટ.યૂ.પ.સૈન્ય.ડી.ક્ષજુ.ત્યવી.ય.ક્રો | વિર્વાય.દ્

यह्ब्र.स.ब्रैस्.ब.क्रुबी । यर्या.पूर्य.स.ब्रुब्य.बे.बेस्.स्क्रुबी । यर्युस्.य.प्त.ब्रुब्य.ब.स्यायब्रीसःक्रुबी । क्रुप्यपु.प्त.ब्रुब्य.ब.क्रुयाःसम्ब्री ।

सःभुषः क्रीयः चर्ष्यः सः पूर्यः । सःचिरीभा । ष्ट्रारट्रः सः रभुचीयः भयः चर्ष्यैयः सः री । ष्ट्र्यः ररः सृष्ट्रारट्रे रभः प्रुपः । ष्ट्रिमां सृभ्यः रर्द्यः स्थानयभार्ष्य्भः

# Desprenderse de los cuatro apegos, de Jetsün Drakpa Gyaltsen

Homenaje
Oh maestro, con tu bondad,
oh deidad yidam, con tu compasión,
desde lo más profundo de mi corazón,
en vosotros me refugio:
¡concededme vuestras bendiciones, os lo ruego!

La promesa de escribir

Es necesario poner fin a los comportamientos contrarios al Dharma.

Por tanto, para poder practicar el Dharma correctamente,

he aquí la instrucción para «Desprenderse de los Cuatro Apegos»,

que ahora ofreceré a tus oídos:

«Si tienes apego a esta vida, no eres un verdadero practicante espiritual; si tienes apego al samsara, no tienes renuncia; si tienes apego a tu interés propio, no tienes bodhichitta; si hay aferramiento, no tienes la Visión.»

#### Abandonar el apego a esta vida

El primer paso es *abandonar el apego a esta vida*: La disciplina, el estudio, la reflexión y la meditación practicadas pensando solamente en esta vida, ¡abandónalas, puesto que no son el Dharma! स्रुम्भः सर्वृत्तः सः बृत्ते । विद्यः सर्वृत्तः । विद्यः सर्वृत्त्वे । विद्यः स्व विद्यः स्व विद्यः स्व । विद्यः स्व विद्यः स्व विद्यः स्व । विद्यः स्व । विद्यः स्व विद्यः स्व ।

त्मिर्ज्ञे,क्यान्यकान्त्र्यात्मात्म्यात्मे ।

पूर्याङ्ग्रीरक्ष्मानक्षे । स्थान्त्र्रिनसरुक्षनक्षे । क्याः

न्द्रेयनक्षे । क्यानकान्त्रियनसरुक्षनक्षे । अक्रारेट नु । स्किनङ्गिनसरुक्ष्याङ्गिरक्षे । क्यान्यकान्त्रिक्षेताः

प्रमुर्धन्ययः भुत्यत्ये । क्यान्यकान्यम् । क्यान्यकाः

प्रमुर्धन्यः । क्यान्त्रेभे । क्यान्यकाः

क्षिरक्षे । क्यानकाः

क्षिरक्षे । क्षिरक्षे । क्षिरकाः

क्षिरक्षे । क्षिरक्षे । क्षिरकाः

क्षिरक्षे । क्षिर Para empezar, practicar la *disciplina* es poseer la causa para alcanzar los reinos superiores, la escalera que conduce a la liberación y el remedio que elimina el sufrimiento.

Sin disciplina, nada se puede lograr; pero si la observas por apego a esta vida, tendrás la causa raíz de las ocho preocupaciones mundanas: criticarás a los que tienen mala conducta, tu disciplina se convertirá en mera hipocresía y sembrará las semillas para renacer en los reinos inferiores. ¡Abandona, pues, esta disciplina falsa y artificial!

Una persona que se dedica al *estudio y la reflexión* goza de la riqueza de adquirir toda clase de conocimientos,

sostiene una antorcha que disipa la ignorancia, conoce el camino por el cual guiar a los seres vivientes y posee la semilla del dharmakaya.

El estudio y la contemplación son, por tanto, indispensables.

Pero quienes los practican por apego a esta vida obtienen, en cambio, la riqueza del orgullo y la arrogancia,

el desdén por los que no tienen tal conocimiento y contemplación

y envidian a de los que logran el estudio y la reflexión genuinos.

Buscando siempre más discípulos y riquezas, se han adueñado de la causa raíz para renacer en los reinos inferiores.

¡Abandona, pues, el estudio y la reflexión motivados por las ocho preocupaciones mundanas!

क्री निरम् सुम्यास वृत्ता । क्यी निरम् मुम्यास इमायो । चयम क्री निरम् मुम्यास इमायो निरम् स्यास विद्या । वयम क्री निर्माय क्री निर्माय क्री निर्माय क्री निर्माय । वर्षे स्वास स्वास क्री मिन्द्र स्वास क्री निरम् स्वास स्वास क्री निर्माय स्वास स्व

अवूर-यनुःखुर-तःर्य-तर-अक्ता । अर-त्य-अक्ता ॥क्म्य-योजीम-तःखुर-तःसूर-य-ना । क्ष-रय-तर्य-त-पञ्चीय-तःमा ॥क्म्य-योजीम-तःखुर-तः

चट्चत्र्ये कट्चुल्ला । रेगुन्चस्त्रीयत्त्रा न्यिसूट्गुल्क्ष्मड्टेड्ट्न् ।ट्र उदेश क्यि क्रिन्चय्य्यत्य्व्यक्ष्मड्टेड्ट्न् ।ट्र इ.र्देग्नव्यत्यत्त्रम् ।ट्रेल्ग्ययत्तरच्यस्य रेड्डिल् इ.र्देग्नव्यत्त्रत्त्रम् ।ट्रेल्ग्ययत्तरच्यस्य रेड्डिल् ट्रेट्न्र्द्रेग्नव्यत्त्रत्त्रक्चेर्यं । Aquellos que se entrenan en la *meditación* poseen el remedio que cura las emociones negativas, el fundamento para lograr el camino a la liberación, la riqueza de la comprensión profunda del estado natural

y la semilla para alcanzar la budeidad. La meditación es, por tanto, indispensable. Pero los que meditan pensando solo en esta vida encuentran ajetreo y diversión incluso en la soledad, su práctica de recitación se convierte en cháchara sin sentido.

desdeñan a quiénes verdaderamente estudian y reflexionan,

tienen envida de los demás meditadores, y su propia práctica es pura distracción. ¡Abandona, pues, la meditación basada en las ocho preocupaciones mundanas!

### 2. Abandonar el apego al samsara

Para alcanzar el nirvana, el estado más allá de todo sufrimiento,

abandona el apego a los tres reinos del samsara; y para *abandonar el apego a los tres reinos*, reflexiona sobre los defectos de la existencia samsárica: Primero está el *sufrimiento del sufrimiento*, que es el sufrimiento de los tres reinos inferiores. Contémplalo profundamente y se te pondrá la piel de gallina;

si cae sobre ti, será más de lo que puedas soportar. Pero al no practicar la virtud de la contención, sigues arando los campos de los reinos inferiores: ¡que terrible será, allí donde te encuentres! क्ता । सरस्यक्रिपिश्वेत्स्ये । दिस्म्यूयोयःस्यक्तश्चः स्यो । स्टर्जेरञ्जूलाक्तिर्यक्त्ये । मुद्धेयास्त्रेरस्य स्यो । स्टर्जेरञ्जूलाक्तीर्यक्त्ये । मुद्धेयास्त्रेरस्य स्यादेशक्ष्येत्वर्यक्त्रा । स्तिस्यक्त्रेर्या । मुद्धेयास्त्रम्थेयः सरस्य्यास्त्र्ये । श्लिश्वेश्वेश्वस्त्रस्यः । पुर्वेशः स्याप्त्यं । । प्रश्चेश्वेश्वस्त्रस्यः । । भुष्टेश्वेशः

त्रस्यर्यन्त्रं सूच्या । वृष्ट्रस्यच्चेत्त्यम्भ्रम्म्यक्चित्या । विरम्भः विद्यस्यक्ष्याः । विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य स्व ।

Contempla el *sufrimiento del cambio* y como puedes caer de los reinos superiores a los inferiores;

como Indra, el rey de los dioses, puede renacer como un simple mortal,

el Sol y la Luna se pueden ensombrecer y el emperador del mundo entero puede renacer como un humilde sirviente.

Puedes confiar en estos ejemplos, porque se encuentran en las escrituras, pero son difíciles de comprender para los seres comunes. Mira pues, con tus propios ojos, los cambios que se producen en los seres humanos: los ricos se convierten en mendigos, los poderosos se vuelven débiles, de muchas personas solo sobrevive una...

y así sucesivamente, hasta límites inimaginables.

Contempla ahora el sufrimiento de lo condicionado: observa como nunca se acaban las cosas por hacer; los muchos sufren y los pocos también padecen, sufren los ricos y los hambrientos también.

Dedicamos toda nuestra vida a prepararnos, y en medio de los preparativos se nos lleva la muerte. Y ni siquera en la muerte dejamos de prepararnos: ¡una vez más nos preparamos para la siguiente vida! ¡Qué perversidad es aferrarse una y otra vez a este cúmulo de miserias que es el samsara!

Cuando nos liberamos de estos aferramientos, hallamos el nirvana, y en el nirvana logramos la felicidad duradera. ¡Canto mi realización, libre de apego a esta vida y al samsara!

2.7

म्सायकृता हिल्लाकुयः क्ष्यकृत्य । जूर्स्य द्वार । जूर्स्य विकासकृत्य । विकासकृत्य । जूर्स्य विकासकृत्य । विक

र्यार.बूर्य । यार.युड्य.स.झ.चुय.स्या ।युथ्य.झर्.की.टट.ज.यार. ज्यवर.स.झरी ।झरे.सर.युड्य.स.झब्रू.स्य.झरी ।योध्य. ज्युत्म.च.झरी ।ट्रेल्य.बुच.धे.स्यिर.बूब ।लूरे.सर.युड्य. यरेबा.इ.केर.यरेब.कि.कुय.की.टरो ।युड्य.रे.सक्य.स.

ઝુન્ન્ય.યુર્ટ.ગ્રુ.૨૨.ત્ન.ચીર.ર્યુચ । ત્મ.ઝુ.ચી.બ.લો !उर्बेट.च.बु.ડુ.કુર.ન્નાયય.સ.ક્રૂ.મ.चरी । ક્ષ્ય.પ્રીય.ઝુન્મય.ગ્રુ.કુટ્ટ.ત્ની.મ.નુથી !સૈ.ટર.ટ્યટ.ફ્રીચ.

### 3. Abandonar el apego a nuestro interés propio

Pero liberarme solo a mí no traerá ningún beneficio, porque los seres sensibles de los tres reinos son todos mis padres y madres.

¡Que horrible es abandonar a mis padres en este terrible sufrimento,

anhelando y buscando únicamente mi propia felicidad! Así pues, ¡que todo el sufrimiento de los tres reinos madure sobre mí,

que mis méritos beneficien a todos los seres sensibles y por las bendiciones de estos méritos, que todos los seres alcancen la budeidad!

### 4. Abandonar el apego a la existencia propia

Aun así, por mucho que progrese en el Dharma, mientras exista el aferramiento a un «yo», no hay libertad.

Para explicarlo con más detalle:

Si te aferras a la existencia, no hay liberación;

si te aferras a la no existencia, no hay renacimiento en los reinos superiores;

y si te aferras a los dos, eres simplemente ignorante. ¡Haz, por tanto, todo lo que puedas por permanecer en la no dualidad!

Todas las cosas y los sucesos son del dominio de la mente;

así pues, no busques al creador de los cuatro elementos ni en la simple casualidad, ni en un dios todopoderoso: ¡haz todo lo que puedas por descansar en la naturaleza más íntima de la mente! ज्यत्त्र्यूर्यस्य ।

कुर्या विज्ञ्यः चर्रेशः स्तः संस्यः स्वा विययः भियः सः स्वेयः सः विद्याः चर्यः सः स्वा विद्याः चर्यः सः स्वा विद्याः चर्यः सः स्वा विद्याः स्व विद्याः स्वा विद्याः स्व विद्याः स्वा विद्याः स्व विद्या

રિનન:ત્ય.ઋૈંદુ,ર્રવ્યૂથ.તર.ઋૈર.વર્ગા ॥ જ્યાત.વર્ષુ:ર્વાના ગ્રી.વરિમબ.રવા.શે.તા.ત્વૃર.ત.ર્વાયા.ત.૧િમા.સજ્ય.ગ્રીબ.

- La naturaleza de las apariencias es como una ilusión mágica,
- y la forma en que surgen es por medio de la interdependencia:
- así es la realidad de las cosas, que no puede ser expresada con palabras.
- ¡Haz, por tanto, todo lo que puedas por descansar en un estado más allá de toda expresión!

Por el mérito de la virtud de explicar el «Desprenderse de los Cuatro Apegos», ¡que las siete clases de seres vivientes sean conducidas al estado de la perfecta budeidad!

Esta instrucción sobre Desprenderse de los Cuatro Apegos fue escrita en el glorioso monasterio Sakya por el yogui Drakpa Gyaltsen.

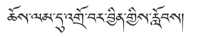


# Los Cuatro Dharmas de Gampopa

# न मुं.क्र्य.यी.वर्म्.चर.मुन्या ।

### lo chö su drowar chingyi lop

Otórgame tus bendiciones para que mi mente se dirija hacia el Dharma.



### chö lam du drowar chingyi lop

Otórgame tus bendiciones para que el Dharma progrese a lo largo del camino.

त्मत्ववित्तः च खुवा सर कुष कुष कुष कु

#### lam trulwa shyikpar chingyi lop

Otórgame tus bendiciones para que el camino esclarezca la confusión.

यमुप्पःसःभेन्नःसुन्यःस्य ।

#### trulpa yeshe su charwar chingyi lop

Otórgame tus bendiciones para que la confusión se torne en sabiduría.

# न बराज्यूबीयातात्मभारीतम्बराष्ट्रिया

बर्स्स्युःस्

ઌૢશ | શ્રુરિ.ગ્રુ.શ્ર-વ્યક્ષ્યુપ્રજીરી |શ્રુપ-વારુજ્ટે.રી. રેવોન્ર |ર્જ્ય-વ્યવપ્રજી-ત્યત્રસ્ટ્રિન્સનુશ્રે |ક્ષ્ય. વર્રચા-ચાન્યશ્<sup>ર્</sup>શ્રી-તૈય-ગ્રુ-તૈર-ત્યુ-તુનુ | |ય-ય-ય-ક્રે-ય-ય-

त्मःश्रृदः नः सुनी । उत्तुत्मा । भ्रः प्रेशः प्र्रेशः स्तुत्रेशः स्तुत्मा । भ्रेषः प्रेशः प्रेशः स्तुत्मा । प्रेशः स्त्रेशः स्तुत् ब.च. क्षरे : ब. क्षरे : देशे देशे स्त्रेशः स्त्रेशः स्त्रेशः स्त्रेशः स्त्रेशः स्त्रेशः स्त्रेशः स्त्रेशः स्त्र

क्ष्यायक्रीबुरक्षयक्ष्यं स्था । जन्मी विश्वसङ्ग्रेरक्षित्वस्थायक्ष्यं । क्ष्यं सन्भेरक्ष्यं अभिन्ति ।

# Como transformar la enfermedad y otras circunstancias

de Gyalse Tokme Zangpo

¡Namo guru!

Este cuerpo aglomerado e ilusorio que poseo, al igual que los demás, si enferma, ¡que así sea! ¡En la enfermedad me alegraré, puesto que agotará mi karma negativo del pasado! Además, muchas prácticas del Dharma se hacen para purificar los dos oscurecimientos.

Si tengo salud, ¡que así sea!
¡Libre de enfermedades, me alegraré!
Cuando el cuerpo y la mente se encuentran
bien y en forma,
la práctica de la virtud puede crecer
y hacerse más fuerte
y, a fin de cuentas, la manera de dar sentido a esta
vida humana
es dedicar el cuerpo, habla y mente a la virtud.

Si me enfrento a la pobreza, ¡que así sea! ¡En la escasez de recursos me alegraré!
No tendré nada que proteger ni nada que perder. ¡Todas las peleas y conflictos que existen surgen de querer más riquezas y beneficios, sin duda alguna!

चटलुरलट्ट्वार.चर्सुक्त्य.चुच.त्यट्टा । लेश्टरं चड्रेश्ट.चय.झुश्ट.चट.कीटा । भ्रीय.च.जा ।चटिक्यटचा.चु!ऋषट्ट्ट.कालका.चटा । लेश्टरं चपूष्टाचापूष्ट.चय.ट्चावा ।ध्क्य.झूट.चु!.पू.सूचा. क्ष्यटं चपूष्टाचापूष्ट.चय.ट्चावा ।ध्क्य.झूट.चु!.पू.सूचा. इत् ।क्ष्य्य्य.झूट.चट.च्या । क्षेट्ट.टे.चु.श्.च्य.टे.च्यां ।क्षेट्ट.च.झुय.चट.टे.क.कूट. चपूर.क्ष्य्य.झु.च्या.चे.लु.चट.ट्च.झु.चट. झु.चच्य.कूच ।क्स्त.संचीय.कु.चथ.चटे.हु.झु.चा । इस.च.सूर.ये.सूट.ट्चावा ।चपूर.क्ष्य.कु.ट्चाङूचाय.

त्रकृष्ट्रस्यं । चतु-वर्श्वर्त्तर्य्वायःभुट्याञ्चेयःचर्य्ट्रस्यं । दुयःचतुःज्यर्ट्यंवर्यःज्य्वायःचर्यायःच्याःचर्यःक्ष्यःवद्री कृयःझः खुयःचयःभ्रिच्ट्याःच्येयःच्येयःच्याय्येयःवर्षःचर्यःच्यायःच्येव्यव्यःक्ष्यःवद्रीः Si me encuentro con la riqueza, ¡que así sea! ¡En la prosperidad me alegraré!

Si puedo aumentar el capital de mis méritos, con esto bastará.

¡Cualquier beneficio y felicidad que pueda hallar, ahora y en el futuro,

serán fruto de los méritos que haya logrado, sin duda alguna!

¡Si debo morir pronto, que así sea! ¡En la muerte me alegraré!

Sin dejar que se interponga ninguna circunstancia negativa,

y con la ayuda de las tendencias positivas que he acumulado,

¡sin duda alguna emprenderé el camino genuino e infalible!

¡Si vivo largamente, que así sea!
¡Permaneciendo en vida me alegraré!
Una vez ha nacido la cosecha de la auténtica experiencia,
mientras no disminuyan el sol y la lluvia de las instrucciones,
y si se la cuida, con el tiempo, sin duda alguna madurará.

Así pues, pase lo que pase, ¡cultivemos siempre la alegría!

Como respuesta a una pregunta de un gueshe Sakya, que preguntaba qué había que hacer en caso de enfermedad y demás, yo, el monje Tokme, que platica sobre el Dharma, escribí estas maneras de llevar la enfermedad y otras circunstancias al camino espiritual.

¡Sarva mangalam!

न्द्रम्या । सबर.र्व्या १

स्यायन्त्रीत् । म्यायानक्षित्रस्य । विनयान्त्रस्यान्त्रीयान्त्रीयान्त्रस्यान्त्राचित्रः इत्येष्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यान्त्रस्यस्यान्त्रस्यस्यान्त्रस्यस्यान्त्यस्यान्त्रस्यस्यस्यान्त्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस्यस

र्अंस्यायःबुरा भूतायःचन्तर्यकःस्त्याःसरःस् भूःसःसूरःश्चरःकृः । सःस्यः र्याःसूर्यःश्चःश्चेत्रःस् अस्यः अप्यः । कृयःश्चः श्चेत्यःसरा स्वरःस्युःस्याःकृत्याःस्युःस्याः कृयःश्चः श्चेत्यःसरः स्वरःस्यार्थःश्चेत्रःस्याः । इत्यःस्यः । स्वरःस्यः । स्वरः स्वरः स्वरः । स्वरः स

#### Un espejo que revela los puntos cruciales

Consejos sobre el significado último de Longchen Rabjam

Tú que reúnes y encarnas la compasión, el poder y la actividad de los infinitos mandalas de los budas victoriosos, más allá de toda medida, lama glorioso, señor supremo y soberano de cien familias búdicas, ja tus pies, ahora y siempre, rindo homenaje!

¡Ema! Yoguis afortunados, escuchen ahora:

Hemos obtenido una forma humana perfecta con sus libertades y condiciones favorables, hemos encontrado las preciosas enseñanzas del Mahayana, y tenemos la libertad de practicar el Dharma sagrado auténticamente. Ahora, por tanto, no desperdiciemos nuestras vidas en búsquedas sin sentido, sino esforcémonos por alcanzar el objetivo genuino y duradero.

Existen infinitas categorías de enseñanzas e innumerables formas de entrar en los vehículos. Las explicaciones pueden incluir gran cantidad de palabras y expresiones. Pero a menos que podamos tomar en nuestro corazón la esencia del significado genuino, ni siquiera memorizar cientos de miles de volúmenes nos traerá beneficio seguro en el momento de la muerte.

૨૮.૨ેન૮.ભૂર.જી૨.૬્વી.બુઝ.ક્યુ.લ્વેરી કુઝ.જી૨.૨નૂઝ.ક્યુર.જી.સૂં.શ્રે.૧૮.૧ઝ.સ.નર્કે૨.૧.ફ્રે્ટ્રીનક્યઝ. <sup>જ્વે</sup>૨.ક્ષ્ઝ.૨૮.સ.સર્જશ્વ.૧.શુ.યૂ.૧.સ્ટ્ય.સં.૨વી.ન્.ક્યુ.ર્જ્ય ક્યુ-નઝમ.બુઝ.છેડુ.ભૂ૧ે ૧૧.૧નવી.ક્યુ-સંક્રુઝ.જીરી ૨૮.

ૹૢ૽.ટ્ર્ય.ક્ક્ય.ક્રાયર્ચીના ક્સાયક્ટ.ક્ટ.ક્રાયર્ચીના અંત્રાસિકાયા વાયકુ.ધિ.ટ્યૂબ.ટ્ય.

સુઃક્ર્ય શ્રીરબ:વ!જ્યાબ:ર્ઝર:પ્રીય:શ્રુંર:જ્ય:ડું.કુતા:જ્ય:ક્રોલ્ય્.ક્રીર: રર:શ્રુંય:રર:તું.તરંત્ર:હુરા રેતા.ઝેર:ક્ર્યાબ:ઝુર:રી:સ.

ત્રાકેટ. વિ.સુ. હ્લુટી અટે. તરુ શ્રું થયા શ્રુંથા ત્રસા ક્રસા ટેવા સાત્ર ધ્રેયા શ્રેયા સ્થાને વ્યક્ત શ્રે છે. ત્રીકૃત્રા જીર અુડે. ત્યા શ્રુંથા ક્રેયા શ્રેયા શ્ર

ૡ૽૽ૢૢૡૺૹૻ૽૱ઌૢ૽૽ૢૡૣૣૣઌૣ૾ૺૡઌૢઌ૽૽ૺૺૺૺ૾ ૢૼઌૺૡૢઌૺૼૹ૽૽૱ઌઌઌૹ૿ૺઌઌઌૹ૽ૺૡઌૢઌૢઌઌૺૺઌૹ૽૽ઌ

ની.સુ.સું) કુર!ઋંનબ.નીવહસાલુના.સાલેનીબ.રો.યેસબ.ધૂનોબ.ગ્રે.જીં. De la misma manera, puede que tengamos una infinidad de conocimientos, derivados del estudio y la reflexión, pero si nuestro carácter básico no está en sintonía con el Dharma, nunca llegaremos a domar al enemigo, las emociones aflictivas.

Si no ponemos interiormente un límite a nuestros deseos, adoptando la actitud de no necesitar nada en absoluto, ni siquiera tener dominio sobre miles de mundos nos podrá satisfacer de verdad.

Si no nos preparamos para el incierto momento de la muerte, no lograremos el gran propósito, aquel que de seguro necesitaremos al morir.

Si no superamos nuestras faltas ni nos entrenamos en la percepción pura e imparcial, nuestro apego y aversión no permitirán que entremos en las filas del Mahayana.

Si no hacemos oraciones puras de aspiración, recordando con compasión y bodhichitta incesantes que no hay ni un solo ser de los tres reinos y las seis clases que no haya sido nuestro padre o madre, nunca descubriremos el tesoro del altruismo.

Si no tenemos tal devoción hacia nuestros maestros que los consideremos más importantes que el Buda mismo, no recibiremos ni la menor porción de sus bendiciones.

Sin recibir las bendiciones genuinas, los tiernos brotes de la experiencia y la realización nunca crecerán.

ૹ૾ૺૺૺૺ૱ૢ૽ૺૺૢઌ૽ૼઌૺઌ૽ૺ૱ૢૢઌૢૼઌૺ કૂઌૺઌૺ૽ઌૺઌૺઌૺૹઌઌઌૺઌૺઌૺઌૢૺૺ૾ઌૢૺઌ૽ૺઌૠૺૹઌૢઌ૽૽૱

ત્ર<sup>કૃત</sup>.શ્ન.કો.યું.ટવૂંઅ.ત.કા.તુંટો ક્યુંટ.યે.ત્ર.<sup>કું</sup>ટીકૃ્અ.ટેટ.કા.તેટુંઅથી કૃ્અ.તતુ.વર્કિવીઅ.

૱સ્પ.ક્ટે.કૂપ.કુટે.ક્રી.કૂ.મ.ત્તર.મૂંળી ત્ય.ત્યલે ક્રિમ.કૂ.વા.તાટ.ક્રીપ.સ્ટ.કૂ.યુપ.ત્વર.કેપ.લેપ. ત્ય.તુતા.ત્ય.તુ.તુ.સુ.સુ.ક્રીટ.જ્વ.સ્ત.સ્ય.સ્ય.ત્વ્યુ.સુ.ક્રીના ક્રીટ.ક્રી.તા.તુનાપ.કુપ.કુ.ક્રીટ.જ્વ.સ્ય.સ્ય.સ્ય.ક્રી.ક્રીના ટો.ક્રી.ર.કુ.કુટ.કસ્પ.સ્ટ.તા.સ્પ.સ્ય.સ્ય.ક્રી.કુ.વું.રે.ટે.સુનાપા ચંસ્તુ.મત.ક્રી.સ્યુસ.લુટ.તા.યૂ.મ.ત.ક્રે.તા.ફુ.તા.કુ.યુ.સ્ય.

ત્યાનક દુર્માન્ય ક્યારે હેલી પાર્ટિક કૃતાન્ય ક્યારે તર્જી કૃત્ર શ્રી ક્યારે ક્રે માર્ શ્રે ટ્યા છે. ત્યાર્પીય દિર્શત ભુત્ય કૃત્ ક્યાર શ્રે દર્માય ભૂતા પાર્ટ્યા પાર્ Si la realización no nace en nuestro interior, las explicaciones áridas y el conocimiento teórico no nos traerán el fruto del despertar.

En resumen, si no mezclamos nuestra mente con el Dharma, no sirve de nada adoptar solamente la apariencia de un practicante.

Sin necesitar más que un techo que nos resguarde y el sustento básico, que veamos todo lo demás como innecesario.

Practica el Guru Yoga, ruega con atención resuelta y dirige todas tus acciones virtuosas para el beneficio de todos los seres, tus mismísimos padres y madres.

Cualquier cosa con que te encuentres, ya sea felicidad o tristeza, buena o mala, considérala como la bondad del lama.

En la amplitud donde la conciencia de rigpa que se conoce a sí misma surge espontáneamente, libre de todo aferramiento, descansa y relájate sin ningún artificio o fabricación. Surjan los pensamientos que surjan, reconociendo su esencia, permite que todos ellos se liberen como el despliegue de tu propia naturaleza intrínseca.

Sin el menor rastro de algo que cultivar o en lo que concentrarse en la meditación, no te dejes llevar por la confusión ordinaria ni un solo instante. Permanece, en cambio, consciente y sin distracción en todas tus actividades, y entrénate en reconocer todas las visiones, sonidos y experiencias sensoriales como el juego de la ilusión. Si haces esto, lograrás la familiarización que te dará control en el estado del bardo.

ये.चबुम्यक्स्न स्वरिक्चित्ररास्या रैम्यरिक्स्तांबिर्धेवीम्यक्स्याः स्वर्यार्ट्यर्य्यःये.क्वर्यःक्ष्याःच्यार्यःस्यःक्ष्याःसः स्वर्याःस्यर्यः स्वर्धः विवायःसःस्वयाःस्यः वे व्यत्। स्वर्याः स्यर्द्ध्यः स्वयाःस्यव्याःस्यः वे व्यत्। श्वर्याः स्वर्यः विवायः स्वायः स्वरः वे द्वायः स्वरः विवयः क्ष्यः स्वरः विवयः स्वरः स

क्ष्योत्म.ये.च्यूर.स.रचोत्। ॥ क्ष्यात्म.ये.च्यूर.क्ष्ये.स्वत्वक्षयत्वक्षर.चवर.क्य.चीरयःकुः En breve, en todo momento y en toda situación, asegúrate que todo lo que hagas esté en armonía con el Dharma sagrado, y dedica toda la virtud para la iluminación.

Si así lo haces, cumplirás la visión de tus lamas y servirás a las enseñanzas. Corresponderás a la bondad de tus padres y espontáneamente traerás beneficio a ti mismo y a los demás. Por favor, ten esto en mente.

Aun si nos encontráramos cara a cara, no tendría una mejor instrucción que esta para impartir. Así pues, llévala a tu corazón en todo momento y en toda situación.

El señor de los Victoriosos, Longchen Rabjam Zangpo, escribió estas palabras en las laderas del Gangri Tökar. ¡Que abunde la virtud!

### त्मज्ञी,यार्ट्र, र्रम,या अंभज्ञी १. य. यथेया ।

*દ્રાન*શ્ર્યાસસમ્યાતાસયા.વજ્તાના क्रिमन्दर्यितरस्य ग्रीबक्रिश्चेर स्तुरर्द्ध क्रिमज्यत् रक्षः सः इम्यः क्रीयः नर्द्रनायः सदः त्यान् । श्रीयः स्व इतः वर्ते र *इस्पञ्चित*र्यार्ट्यायत्। |ह्यम्रत्युयाय्वेरायद्वायायीयः ব্ৰব্-নেম্গ্ৰা चीर-देची:सुरी-संदुःचर्ने,त्मऋचीय:सुरी दित्मतःसुर-दूरी लूर.ब.कुर.चर्ड्ड्य.स.लुजा क्रि.म.च.र.कुअ.स.रु.मक्स.म.लुर. ફેંક<sup>,</sup>ત્તરો ઋત્યઃસુક,ટું.ટ્વા.ટ્ટ.ત્વરે.જુંટ્ર.જીંત.ર્ફુંકા इस.रेब.रुअ.उर्वेर.सुर.सर.सुर.सङ्ख्ली निर्ने.उर्वे र्ट्रेस ना हेर व्हें प्रति श्वराय अंदर त्या । व्हेर त्या प्रमुखास प्येत क्यः त्यंत्र क्यः इक्ता । ग्रीयः वता वक्तः स्त्रीरः क्र्यः स्तरः देतः उर्वेर.चश्रून

#### Tres aspectos principales del camino

de Je Tsongkhapa Lobzang Drakpa

¡Homenaje a los maestros nobles y preciados!

El significado esencial de todas las enseñanzas de los budas,

el camino que alaban los nobles bodhisattvas,

y la puerta de entrada para los afortunados que desean hallar la liberación,

en la medida de mis capacidades, ahora los voy a explicar.

Vosotros que no tenéis apego a los placeres del samsara

y que os esforzáis por hacer buen uso de las libertades y condiciones favorables;

vosotros que seguís el camino que deleita a todos los budas,

¡oh seres afortunados, escuchad bien, con una mente clara y abierta!

Mientras falte la *pura renuncia*, será imposible apaciguar la sed incesante por los placeres en el océano del samsara; y puesto que todos los seres vivientes están atados por el ansia de existir, primero debes hallar la determinación de liberarte. વ્યત્ર્કૃત | વતુ.ર્જેવા.વર્જન:૧૧૫ | ત્વર.ત્વર.વ્યમ:૧ક્રો.મવુ.ર્જર. ત્વ્ય.ષ્ટ્ર.વટુવુ.ર્જર:વ્યત.ર્જ્ન્વ | ત્વ્યત્વર્ત્વય.મુ.વર્જી.વધૂર. રિતા.વર્લૂર.શ્રેર.રિપાય.ષ્ટ્ર.તા.ત્ત્વર.મુર.તા | ત્વર.ત્વ.વ્યત્ય.

ત્ર્ક્રીની | ત્ર્ક્રીન્યના | મુ્ત્રિયક્ષ્મત્ર. જીય. લેન્ડ સ્થ્રાય. મૃત્યુલી મૃત્યુ

હત્તુનના | નયુ.સૈનન.પી.સ્ટ્રી | ક્ય.કુવા.ક્રીય.ત્યુ.સૈવા.ક્રુવ.પીય.યન. જી.ક્ષ્કુટ.ન.ટેશ.ત્યુન.નર્ઝસના | નિટ્યા.તુલ્ય.ક્રિયાન.જી.દી. તૈયાન.દ્યા શ્રે.તૃ.ત્યું.ભુર્શિયજીય.જીમ |તર્સુવા.પાય.તત્ય. Las libertades y condiciones favorables son difíciles de encontrar, y no hay tiempo que perder:

contempla esto una y otra vez, y elimina el apego a esta vida.

Para disipar el apego a tus vidas futuras, reflexiona una y otra vez

sobre los efectos infalibles del karma y los sufrimientos del samsara.

auténtica renuncia.

Cuando, por estar acostumbrado a pensar así, ya no esperes ni por un momento hallar placer alguno en el samsara, y de día como de noche anheles la liberación, entonces, en ese momento, habrá nacido en ti la

Pero si esta renuncia no está acompañada por la *motivación pura de la bodhichitta*, no se convertirá en causa para la dicha perfecta del despertar insuperable.

Así pues, las personas sensatas deben generar la bodhichitta suprema.

Los seres son constantemente arrastrados por la fuerte corriente de los cuatro ríos,¹ ligados por las cadenas estrechas del karma, tan difíciles de deshacer, capturados en el férreo cepo del aferramiento al «yo», y envueltos en la espesa oscuridad de la ignorancia.

<sup>1</sup> Según Ngulchu Dharmabhadra, esto puede referirse a los sufrimientos del nacimiento, vejez, enfermedad y muerte, o a los cuatro ríos del deseo, el devenir, la ignorancia y la creencia.

सरसर्ट्री । सर्म्याज्ञी ।टटस्स्नाचयम्ययान्मयानस्याचन्नेट. क्रीयक्टान्न्रटात्मम्या ।याय्याञ्चवयान्नुत्यर्भ्यः स्मिन्द्रम्टात्मम्भा ।याय्याञ्चवयान्त्र्यः

त्तरी । तरकुर्थेयत्त्रयो । पृत्तुरकुर्यकुर्यकूर्येयात्त्रव्ययत्त्रः करक्ष्यक्रयत्म्यत्यत्त्र्युक्तयक्षयः । जुर्द्यत्त्रकृर्यः वर्षुर् वाष्यत्त्रीयायकूर्यायत्त्रकृष्यः रतकुर्ये

त्तःबेचीला । चीटःलुचःग्रीसःबुचाःसा ।टुचुःजटलःक्किःयःचेज्ञेलःसःयुःसमः क्ष्मःलटःचर्श्वःचम्प्रट्मबूटःबुटा ।टिमुचीलःसःयुःचीधेटःजूः चीटःबुचाःतेषूरःयर्थलक्ष्णःक्षम्यःक्ष्यःक्ष्यःक्ष्यः

रैट:बैय:सकुर्युरय:स.धूर्ययःस.झुरी । सकुर्युत्यचाकुर्या ।हुःझुरःस्यूर्यःबैर:स.टुःझुरीःदी ।रे. बैर-स.धुर्यःस्त्रस्यक्षीं-सकुर्यःस्ट्री ।हुर्यःसाययःमुर्यस्यः Una y otra vez renacen en el samsara interminable, constantemente atormentados por las tres formas de sufrimiento.<sup>1</sup>

Así están todas tus madres de tus vidas pasadas: contemplando su lastimoso estado, ¡haz surgir la bodhichitta suprema!

Si no tienes la *sabiduría* que conoce la naturaleza de las cosas,

por mucho que te familiarices con la renuncia y la bodhichitta

serás incapaz de cortar de raíz la existencia condicionada.

¡Esfuérzate, por tanto, en los métodos para realizar la interdependencia!

Aquel que ve que la causa y el efecto operan sin falta en todos los fenómenos del samsara y del nirvana, y para quien todos los objetos de enfoque conceptual

se han desplomado, se ha embarcado en el camino que alegra a todos los budas.

Saber que todas las apariencias surgen infalibles y dependientes,

y saber que son vacuas y están más allá de toda afirmación:

mientras veas estas dos cosas como separadas no habrás hecho tuya la sabiduría del Buda.

<sup>1</sup> El sufrimiento del sufrimiento, el sufrimiento del cambio y el sufrimiento que todo lo impregna de la existencia condicionada.

दी |
अूच्या-चश्चि-द्रच्या | चिथ्य-कुर्त्य-क्ष्य-द्रिय-चुंचाचुण-इ-चन्नुध-रूच्या-सर्दृक्ष् | निन्ध-स-चुंच-रूच्य-क्ष्य-चुण-इ-चन्नुध-रूच्या-सर्दृक्ष् | निन्ध-स-चुंच-रूच्य-क्ष्य-स-चुण-वा | क्षय-पर्दृक्ष-क्ष-व्या-क्ष्य-क्ष्य-स-कुण-वुण-वा | क्षय-प्र-पर्दृक्ष-क्ष-स-पर्दृक्ष-स-पर्दृक्ष-स-पर्दृक्ष-स-पर्दृक्ष-स-पर्द्य-स-पर्दृक्ष-स-पर्द्य-स-पर्दृक्ष-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्व-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्व-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्द्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स-पर्य-स

- Pero cuando surgen a la vez, no una tras otra sino ambas juntas,
- entonces, simplemente viendo la infalibilidad de la originación interdependiente
- la certidumbre nace en ti, y todos los tipos de malentendidos se derrumban:
- es entonces que el discernimiento de la visión ha llegado a la perfección.
- Cuando sabes que las apariencias eliminan el extremo de la existencia.
- a la vez que el extremo de la no existencia es eliminado por la vacuidad,<sup>1</sup>
- y llegas a percatarte de que la vacuidad se manifiesta como causa y efecto,
- entonces eres inmune a cualquier visión que conlleve aferramiento a extremo alguno.

Así, cuando hayas comprendido correctamente los puntos cruciales de los tres aspectos principales del camino,

retírate en la soledad, hijo mío, fortalece tu diligencia y alcanza rápidamente el propósito duradero y definitivo.

Estos consejos fueron dados por el bhikshu de extenso conocimiento, Lobzang Drakpe Pal, a Tsakho Önpo Ngawang Drakpa.

<sup>1</sup> Se explica comúnmente que el hecho que las cosas aparecen elimina el extremo del nihilismo, o la creencia en su inexistencia absoluta, mientras que la vacuidad disipa el extremo del eternalismo, o la creencia que las cosas existen verdaderamente. Aquí Tsongkhapa va más allá y dice que el hecho de que las cosas aparecen elimina el extremo de considerarlas como verdaderamente existentes, porque para que las cosas puedan aparecer, deben carecer de existencia intrínseca. Además, el hecho que las cosas son vacías elimina el extremo de la no existencia, porque es solo por ser vacías que las cosas pueden aparecer.

चर्चयाया । भ्रम्भिनयःभर्यूषःबनयःर्गारःचरुःयोग्रेरःभयीरः

શ્રુટ.કુદ્રી | નતુ:ક્ષર:ક્રીર.ખુક્તબ.સ્થ.કુખ | ટિ.કે.ક્રીના.નર્જન.ક્રી્ટ.ન. ક્ટડુટાકૂના.ક્તડુ-દેબ.શ્વન.ટા.કો.ડુ.નર્ગ ટિ્શક્રીબ.નશ્રીટન.

क़ुर-दक्षेट-इड्डी । कै.लु.रेबीय-बोर्थय-दी:श्रुया । चिग्र्य-भूष्य-द्रैबी-चर्ज्य. चर्ण्य-भूष्य-रेथ-दी:चन्नर-चंटेर-क्षेर-चतु:स्रो ।प्तःप्त-रे.

નશ્રુન-કૃદ્ધ | ટી.તર્મુતુ.વોશ્વન્ય.પી.શુંના નિમૃત્ત.શુંન.કેવા.નર્જન.શુંન. કમ્પત્તવાદેવા.ધે.નશ્રેન્ય.ત.દુ.ટુશે.જ્યના નિત્તન.ને.કે.

#### Un canto de compasión

de Shabkar Tsokdruk Rangdrol

- Mi corazón se llena de compasión por todos aquellos que ahora sufren,
- mis propias madres que con tanto cariño me han cuidado
- desde los tiempos sin principio hasta este mismo momento.
- Estas madres bondadosas me refrescaron cuando tenía calor,
- pero ahora algunas de ellas han renacido en los ocho infiernos calientes,
- y son atormentadas por el calor abrasador: ¡mi corazón se llena de compasión por ellas!
- Estas madres mías me dieron calor cuando tenía frío, pero ahora algunas de ellas han renacido en los ocho infiernos fríos,
- y son atormentadas por el frío glacial: ¡mi corazón se llena de compasión por ellas!
- Estas madres mías me dieron de comer y de beber cuando tenía hambre y sed,
- pero ahora algunas de ellas han renacido en la tierra de los pretas,
- y son atormentadas por la hambruna y la sed: ¡mi corazón se llena de compasión por ellas!
- Estas madres mías, tan bondadosas, siempre me cuidaron con amor,
- pero ahora algunas de ellas han renacido como animales, y son atormentadas por la servidumbre y la explotación: ¡mi corazón se llena de compasión por ellas!

नक्षेत्रभावादार्वेदान्त्रेरानवेद्देशस्त्रस्य । ।यायदान्त्रस्येषी र्याच्याः संस्थितः विश्वकृतः स्त्रीयानस्य सर्कुरत् स्त्रीर सर्ह्य नार्बेर-सःग्राब-स्पार्श्वेन-सर्व-देब-क्बन्स । स्पःस-राष्ट्र-स्र रेहें। त्रवत्त्रिक्त्रभः भूत्रित्त्वरेत्रे व्यवस्था । त्यायान्त्रायुक्ताः व्यवस्थाः .વ્યું.સું.તું.તું.તું.તું.તું.તું.તું.સું.તું.કો वर्ष्र-वर्रःस्वा नस्यार-राजन्यावर्ष्यः द्वा स्टा जर्म मुन्यत्वेत्र मान्ये । स्वा नक्ष्म क्रिंट नदेश ફ્રમ્બ જું ર રે દ્રો ट्रे.क्रॅं.चर्जु.चर्ड.क्रॅच.चर्कत.चयक्तय.क्.बी ट्रि.इट.बेट्य.

તર.વોરુપ.જી.ડે.કુર.ત્તરો પ્રત્ય. મેંપ.વ્યું.વતર.ફુર.થ. श्रेम.स.<u>व</u>र]

- Estas madres bondadosas me dieron amorosamente todo lo que yo deseaba,
- pero ahora algunas de ellas han renacido entre los seres humanos,
- y son atormentadas por el dolor de la vejez y la muerte: ¡mi corazón se llena de compasión por ellas!

Estas madres bondadosas me protegieron de todo peligro, pero ahora algunas de ellas han renacido entre los asuras, y son atormentadas por el conflicto y las luchas: ¡mi corazón se llena de compasión por ellas!

- Estas madres bondadosas me alimentaron y me trajeron únicamente beneficio,
- pero ahora algunas de ellas han renacido entre los dioses
- y son atormentadas por la muerte y la transmigración: ¡mi corazón se llena de compasión por ellas!
- Por vosotras mismas no tenéis ninguna posibilidad de escapar de las miserias del samsara,
- y en este momento no tenéis la capacidad de asegurar vuestra protección.
- Madres mías que sobrelleváis todo este sufrimiento, ¡mi corazón se llena de compasión por vosotras!

Cuando contemplo estos sufrimientos que todos padecemos, me viene el pensamiento:

«¡Ojalá que alcance la iluminación! ¡Que no sea mañana, si pudiera lograrla hoy!» सदुर्स्सुर्यःसमायस्या । स्यापूरपञ्चित्रीयानकंतानयमा । वस्त्यःस्टानदुःतात्रमूरिः नर्वाञ्चर्रिः नःसिरःरीः जरपास्त्रियायणा । वस्तीरः जुन्तयः

ૹૢઌક્્ર્રનના જ્જુઃસહીયીઅત્સર્જ્સલુયો ક્રિય્તવનું રેબ.ઈસુંબ.સબ્રું ત ભરસૂંય.ટે.બ્રુય્યત્ત્વભુષિકોઓ સક્ષિયત્વ્ ત્યાત્ર્યત્વાત્ત્ર સુંયત્વન હુબ.ત.તનું.ત્વયત્ત્ર ભાષાના સુંયાસું ત્યું અત્યાજને તતું.તનું ત્યાસું સ્થયત્વ્ ત્યાર Sin más demora, que alcance rápidamente el despertar y, con ello, disipe la miseria de todos los seres y les conduzca a la dicha perfecta:
¡rezo por que así sea!

Cuando a la puerta de mi choza de retiro aparecieron mendigando una y otra vez grupos de gentes pobres, que nunca tenían suficiente comida ni ropa, mi corazón se llenó de un profundo sentimiento de compasión y, entre muchas lágrimas, escribí estas palabras.

### न नश्चीत्मस्तर्मुर्क्ता

बर्झ्स्युःस्

ત્મ.ક્ષેયો.હષ્ટ્યો | ક્ષુ.ક્ષર-ડ.પ્ર્યુંસ.રેટ.ક્ષરીશે.ત.હું.સી | ક્ષેડ-ત.રેટ.પ્ર્યુંટ.ક્ષ્યે.ત્ ક્ષાડુપ્શ્યા.સેર-ડારેટ.હુટ.ત્વડુશે.તાંડુ.યો.ડીટ\ |પ્શ્યા.ત્રક્ડ્ય. તઋત.ક્ષર.યુંટ.જેડા.યો.સું.શ્રે.સેર-ડા.તહું.કીયોડા |ત્રક્ડ્ય.

उक्तरम् । वरःसदुःजन्नःबेचीयःस । ट्रिट्वीःग्रीशःसःचीयःसयःस्रिचाः न्नरदःसःचरेष्रकृत्वीःचीयःसदुःकृ्वीया । वृत्यःसःचीयीभःक्तुः व्ययःसःट्रेज्ययःचरेष्रःसदुःर्य्यःचीत्रासत्त्रे । वर्षर्यःचीयीरः

तरःबूच । इ.स.चर्नेरयाया । श्रिमानःर्ज्यानस्यान्नेरान्बुधारचीनः कुरे.टेरःभुःरच्याःबुटा श्रिमानःर्ज्यानस्यान्नेरानुधान्त्र्याः चट्याबुर्नुराय्याःभ्रीःटेरःष्ट्रान्ययाःयी श्रिमानःर्ज्यानस्यः

#### Hace muchos eones

de Patrul Rimpoché

¡Namo guru!

Tu mente, hace ya muchos eones, se liberó de la falacia:

tu habla, honesta y justa, está libre de todo artificio; las acciones de tu cuerpo son disciplinadas y libres de ostentación:

¡gran sabio, genuino y docto, ante ti me postro!

Sucesores del buda que percibís el significado último; proclamadores de la verdad cuyas palabras tienen fuerza profética;

vosotros que seguís el camino a la liberación por medio de los tres vehículos:

¡ante todos vosotros me postro con devoción!

Desde este mismo momento, en todas mis vidas y renacimientos futuros,

budas y bodhisattvas,

¡que nunca me separe de vosotros!

Budas y bodhisattvas,

¡aceptadme como vuestro seguidor, os lo ruego!

Budas y bodhisattvas,

¡que pueda yo alcanzar la realización exactamente igual que vosotros!

चक्रेश्-सर:जूब । सर:टर.च.लुजा |क्ट्यःक्षेशःजूबोजःटर.चजुजःबो३्धः बोध्मःभुर.सर:चटुश्-स.टरो |जुक्यःक्रुट्रे.बोलूःक्रींअुट. 'त्रेयःक्रुटिक्क्तःक्ष्ट्यःभुट.सर:टेंक्तचःटरो |रचाक्रुवोद्देशः

त्रः.जूर्य । वृषःस.बूर्यः । ११ स.रे.या. बरः क्यः जुम्मयः सकृ्या - यश्चेरः भ्यः श्चैतः त्रः वत्यः क्याः ता । यर्थः भ्रियः श्चैतः तर्यः यः लूरे.यः यर्थः भ्रियः त्रः दुणः कृषः कृषः । । मुरे.यः यर्थः । तृषुः त्यू । त्रकृषः मुषः रुषः विश्विरः भ्वैरः त्यः श्चेयः । रेटः तृष्यं त्याः त्यमा । येभ्यः जुर्षः सम्यः ग्रीयः श्चेर्यः वरः तृष्यः त्याः त्यमा । येभ्यः जुर्षः सम्यः ग्रीयः श्चेरः ।

હર્ટવી.ત્તર.બૂર્વ | ઝુક્મબ.નસ્પ્રૈક્મબ.કેખ! |ઊર.જેવ.ઝુક્મબ.રેનાવુ.શ્રુરે.દ્મ. પોર્વાટે.ઊર.જેવ.ઝુક્મબ.ક્યુ.વકુરી |ત્તર.રેટ.ત્તર.ટે.ઊર.જેવ. ચૂર.કેબ.ચૂર.રે.ઊર.જેવ.ઝુક્મબ.ક્યૂ.વાંતનુત્નો |ક્ર્યરનઅ.

હર્વન ક્રિયક્ષ, ક્રિયક્ષ, ફ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્વન ફ્રિયક્ષ, સ્વન સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્સ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્સ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્સ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્મ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્સ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિયક્ષ, સ્ટ્રિ

Las acciones de mi cuerpo, que sean disciplinadas y libres de ostentación; mis palabras, que sean honestas y libres de mentiras y engaños;

mi mente, que sea genuina y libre de artificio e impostura;

¡y que confíe en auténticos guías espirituales y verdaderos amigos del Dharma!

La primera puerta de entrada al camino de la liberación, la primera vía para escapar de los peligros del samsara, el primer preliminar de todas las prácticas del Dharma es la verdadera renuncia:

¡que pueda nacer en mi mente!

y suprema!

La semilla infalible para alcanzar la budeidad, con la cual tendré todo lo necesario para alcanzar la iluminación, y sin la cual sería imposible hallar el despertar: ¡que nazca en mí la bodhichitta, absolutamente pura

¡Que mi bodhichitta crezca cada vez más; en todas mis vidas, que jamás me olvide de ella; una y otra vez, que medite sobre la bodhichitta y siempre me entrene en el modo de vida de los bodhisattyas!

Cualesquiera que fueran las acciones iluminadas del gran Sabio,

del héroe Mañjushri o de Samantabhadra, en todas mis vidas, ¡que mis acciones sean iguales a las de ellos

y logre espontáneamente el bien mío y el de los demás!

હદીવી.ત્તર.બૂર્વ | હર્વય.રિવુર.સુરે.હો.વ.ભુખી !ત્ત્રસ.વોકૃવા.દૂ.ક્. કુવી.ત્વર. ટ્રિશ્વોકુબ.ર્શ્વૈવ.ત્તવુ. કવબ.સીવબ.નૂ! વર્જ્સ.વોકૃવી.લી્વૃર. ક્ર્યુકિવી.બરબ<sup>9</sup>મિ.ર્શ્વૈવ.ત્તકુ.ત્ત્રસત્વકર.સ્થી દિબ.વોકૃવી.

चै.बूच.त्तर.जूर्य । क्षेत्रेक.चर्चयाःक्रिय.क्षेट्य.हो । न्यक्ट्य.क्रुट.टूब.क्रुय्च्य. क्ष.क्ष्य.त्तर.रट.टू.हूब.तर.क्ष्यूटो । न्यक्ट्य.क्षंट.चे.त.च्यु. चक्ट्य.क्ष.ज्ञंट्य.त्यु.युक्त्य.बुट.योध्याक्ष्यःखेता । न्यक्ट्य.

तरःचूर्य । र्जना-पर्जनःसुरी ।जुन्धयःउर्वितःउर्जनःयुड्नायःस्रीयाःसुर. तरुष्ट्र्यः नयमःतःरथःतःसुरी ।युड्यःयुष्ट्र्यःयोथरःयोष्ट्र. योथयःस्रीनयःशित्तरः नयमःतरुर्जुषःग्रीयःउर्वीना ।योजूर्यः

- El camino excelente que lleva a la budeidad en una sola vida,
- rico en médios hábiles para aportar beneficio a la vez a uno mismo y a los demás,
- y con la visión de la realidad única donde el samsara y el nirvana son inseparables:
- ¡que me embarque en el camino singular del vehículo vajra!
- Multitudes de detentores del vajra que cultiváis el enfoque de este camino,
- tomando como compañeros a quienes hacen surgir la dicha de la vacuidad
- como forma de introducir la sabiduría coemergente: ¡que gocemos de este camino único en el reino de las dakinis!
- El propio rostro de mi naturaleza original, la mente en sí, sin alterarla;
- mi propia esencia más allá de todo artificio, ;que pueda verla en su desnudez!
- ¡Que sosteniendo la meditación, impoluta y sin manipulación alguna,
- alcance el fruto último y definitivo, libre de toda fabricación!
- Mientras tanto, ¡que se cumplan todos mis deseos! ¡Mientras viva, que no tenga ninguna intención negativa;
- cuando muera, que no sufra una muerte dolorosa; y después de morir, que no haya ningún temor frente a las apariencias engañadas!

ક્યત્વરસ્ત્રી | યહુપક્ચિરાગ્રુખવેળ ક્ચિરારોક્સ્વોબાનનું ખરબાશ્ચેબા લરાજ્ય. ખુનબારે રાજ્ઞેશકૃવા ગ્રુખ | દુઃક્ષેત્રાનું વાતા દુઃ યર્ચા ક્ષક્ય. કૃષ્ણ રેવાર્ચ્ચના તર્મા વાગોથી | દુખા તર્જીય

क्रीरक्या क्स्मृयाचार्यकृष्ट्रकृत्र्र्ट्ट्ट्सुंस्स्यस्त्र्या । कःश्रुट्युंचर्ट्युंह्र्द्रस्त्रुंह्या ।ट्युंस्ट्युंक्रक्रह्रस्युंच्य्यायः प्रत्याच्चयञ्जसम्बद्धट्युंच्युंख्यसम्ब्र्ट्स्वेन ।ट्याक्ट्यञ्ज

ત્રુંબત્ત્ર્ન્ રિકોર્ન્ । શ્રૈય-ત.ત્.કું.કેન્કુ.કીનીબ.નલુરે.નલુશ્-નશ્ર્યનીકીનબ.નનત.રેનીઅ.

- ¡Que todo aquél que me vea, me oiga, piense en mí o entre en contacto conmigo de cualquier forma
- desarrolle la renuncia, la bodhichitta y la sabiduría coemergente,
- y que la conciencia de rigpa aflore en su mente, tal y como es,
- para que pueda alcanzar rápidamente la perfecta budeidad!
- Que pueda yo contemplar al Buda, semejante al sol, con sus signos y marcas;
- que disfrute del néctar del Dharma, semejante al sol, en mi corazón;
- y que la Sangha, semejante al sol, me acompañe a la liberación:
- ¡que nunca esté separado de la luz de estas tres [Joyas] Supremas, semejantes al sol!¹

Para cumplir los deseos del practicante Ńima, esto fue escrito por Palge, quien tiene solo el aspecto de un monje genuino. ¡Que cunda la virtud!

<sup>1</sup> Aquí Patrul Rimpoché juega con la palabra tibetana ñima, que significa «sol», y es el nombre de la persona que solicitó esta oración.

## र्सूब सम्मुक्तामानहनःस

શુરિત્વસ્ત્રેન્ત્રમારા હતું તુરા સ્ત્રિયાન સ્તર્જાન છે. नयुःलेजा क्र्युंदुः इ.अ.क्षेत्रस्युः श्चित्रया निर्ह्ययिदः र्याच्या हिर्दे हुन् है स्तु हुन स्तानिका क्ष्ट्य.रट.रेक्य.रक्नेर.स.ररे.जरा रियुर्य.प्रॉ्ट्स्ट्र.स. रक्रिस्मरक्षिते प्रियुर्यसभाग्रह्मयिक्वार्थः नयी विप्रुसः चःरनेचयः त्रुं सेवीयः ह्याः संस्या । दियः सम्यागीस हिन्ने ক্রিস:সূব্র रेजउर्बुर:मु.जेय.बूच.रेय.यी श्रिट:सूतु:के.कूय.वर्चीय. सर:र्लेबा <u>कृ.र्बर-रेर्यायाय-पत्तरी रि्ष.ज्ञयक्त्यात्मार</u>ह्मात्मर र्लेग । चार्ट्र इंचा तकु. चतर्केट क्या क्रियकी र अर्थ संस्

#### Aspiraciones en armonía con el Dharma

de Dodrupchen Jikme Tenpe Ñima

Cuando estoy feliz, tú eres a quien honro y venero. Cuando sufro, es a ti a quien llamo pidiendo ayuda. En esta vida eres mi fuente de esperanza y en la siguiente mi protección: Padmasambhava, Avalokiteshvara y mi bondadoso lama raíz.

Aunque adoptas diferentes nombres y formas, en la amplitud de tu sabiduría y tus acciones eres uno. Así pues, sin considerarte por separado, sino amalgamado como uno solo, a ti te rezo: ¡sosténme con tu compasión! ¡En todo momento y en toda situación, inspírame con tus bendiciones!

Ahora que he encontrado esta existencia humana, con sus libertades y condiciones favorables, ¡que pueda realizar estas enseñanzas más esenciales!

Esta vida, tan corta como un día de invierno, ¡que la dedique a lo que tiene sentido: el Dharma!

Si repentinamente debiera afrontar la muerte, ¡que las enseñanzas me vengan enseguida a la mente para ayudarme! वना देर श्रे अर वर्गे नवे के क्रियाकी तमस्मित्रीयासर नर:र्लेबा क्र्.यट्टेर.क्र्य.ग्री.य.च्र्य.हचया । ह्यि.स.ज्रू.ह्या.ज्ययय सर:र्लेग चीर-भुन्त-बीर-दे-सूर-ब-त्तरी सर:र्लेबा । भुट्रिन्यु ज्याय हेन्द्र स्ट्री म्ब्रिमाहर्क्त्रायः ब्रेट क्ष्यक्रिक्ट्यार्ज्ञ्च्या । ८८.सर्ग्रह्म नन्द्रश्रस्य नहेश्सर्ज्या **ક્**ય.ગ્રી.યોલુ.સ.સ.તર્જ્યોત.તો सितक्तें नहत्त्वन्त नर्देर:नर:र्लेग <del>ક્ર્ય</del>. છે. સ્ત્રીના એટ સ. ખૂ. વી |यरेब.सतु.याव्यर.सक्स.सूर नर:र्लेबा क्र्यामी हेर सि.स.सस्र उर्बेर्य सर र्ज्य *रमक्र्यक्रियस्सी*नोड्स |नाय्यस्त्रस्त्रम् सर:र्लेब

Cuando me embarque en el largo viaje a la próxima vida, ¡que mis provisiones de Dharma sean abundantes!

Sembrando la semilla del Dharma en esta vida, ¡que en la siguiente recoja una abundante cosecha!

Dondequiera que nazca, sea cual sea mi destino, ¡que se despierte mi inclinación por el Dharma!

En la felicidad o en el sufrimiento, pase lo que pase, bueno o malo, ¡que siempre deposite mi confianza en el Dharma!

Puesto que es la puerta infalible de entrada al Dharma, ¡que las raíces de mi fe sean firmes!

Puesto que es el cimiento certero del Dharma, ¡que mi entrenamiento en la no violencia sea estable!

Puesto que es el eje vital del Dharma, ¡que siga el camino en armonía con la auténtica realidad de las cosas!

Puesto que es la pura esencia del Dharma, ¡que alcance el dominio de la bodhichitta, con sus dos aspectos!

Puesto que el mantra de las seis sílabas es la reina de todas las prácticas, ¡que lo recite y medite sobre él sin vacilación! उद्भात्तरःजुर्च । क्यात्ववृत्राचर्त्रीयःज्ञात्वरःकरःभुरी ।भर्धश्रेभेशाजुरात्ववृत्रः

स्रो-तरक्वीय-तरक्त्वी । तरी । परेय-अर-इत्या-धुरि-हुर-झु-र्जूच । व्ही-डू्य. संस्र-क्रे-जर्दनर-यर्श्य-बेया । श्रृष-जन्मक्या-जन्म-त

र्राद्धर्यस्य स्वरंदरक्तर्रस्य स्वरंदरक्षर्

¡Que obtenga el logro del Dharma auténticamente y sin obstáculos, y encuentre condiciones favorables en abundancia, tal y como lo desee!

Tomando como testigos a los maestros y las deidades, ¡que estas oraciones de aspiración en armonía con el Dharma sean sembradas en tierra fértil y, sin decaer jamás, que se hagan realidad y nunca hayan sido dichas en vano!

Esto lo escribió Tenpe Ńima para el devoto Drala Pendar.

## Oraciones de aspiración



changchub sem chok rinpoche ¡Oh bodhichitta, preciosa y sublime:

makyepa nam kye gyur chik que surja en aquellos en quienes no ha surgido,

kyepa ñampa mepa dang que nunca decaiga donde haya surgido,

gong ne gong du pelwar shok sino que continúe aumentando más y más!

बरक्ष्यः जम्मजः दरः भे वन्यः वेदा

changchub sem dang mindral shying Que no se separen de la bodhichitta,

इरक्ष्यःक्षेत्रःक्षेत्रःयः वर्षेयः वर्दा

changchub chö la shyolwa dang sino que se entreguen siempre a la acción iluminada.

*પરપ્ર<sup>®</sup>પર્*ક્ષ્ય.ગ્રુપ.નૂર્ય.નર્કર.થુટો

sangye nam kyi yong zung shying Que los budas cuiden de ellos.

નર્ટર.જી.ન્નબ.ક્રેન્બ.ઝૂંટ.નર.બૂન

**dü kyi le nam pongwar shok** Que abandonen las acciones dañinas.

changchub sempa nam kyi ni Que se cumplan los buenos deseos de los bodhisattvas

उर्चे.र्ट्ब.इंबीय.ज.रच्नेंट्य.उर्चीय.जूबी

dro dön tuk la gong drub shok para beneficiar a los seres.

अर्वोद्यः सं त्येत्र दे नार दर्वोद्यः स

gönpo yi ni gang gongpa

Todo lo que los protectores hayan destinado para ellos.

शुक्तश्रक्ष्यः इक्षश्रः सन्देश्यक्ष्रेरः स्तृत

semchen nam la de jor shok que los seres sensibles lo reciban. એસબ<sup>.</sup>કર્યક્રસબ.કર.નટે.રેટ.ર્ડેશ્કેર.કુન

semchen tamche de dangden gyur chik ¡Oue todos los seres sensibles sean felices!

रबारम्, बन्नयः कर् देवा है : क्रूर्यः सर : जूव

ngendro tamche taktu tongpar shok ¡Que todos los reinos inferiores estén por siempre vacíos!

बिरक्षेत्र.सुन्त्यार्रस्यारार्याः स्याः सर्वेतायाः स

changchub sempa gangdak sar shyukpa ¡Y que se cumplan las aspiraciones

र्रद्या ग्रीब कु क्रूब त्यस्य स्वीय सर स्वूय

dedak kün gyi mönlam drubpar shok de todos los bodhisattvas de los diversos bhumis!

## Verso del Bodhicharyavatara

de Shantideva

न इ.स्ट्रेट क्य समित मिक्य स्ट्री

chisi namkha nepa dang Mientras exista el espacio

उर्मे.च.इ.स्रेर.चोबयःक्रीर.तो

drowa chisi ne gyur pa y los seres sensibles perduren,

desi dak ni ne gyur ne que yo también permanezca,

वर्ते.चरुःस्वा चस्यान्यस्य वरःर्व्व

drowe dukngal selwar shok para disipar la miseria del mundo.

## Dedicatoria

de Nagarjuna

म न्योः नःवर्ने ध्येत्यः क्रीं में गुष

**gewa di yi kyewo kün** Por estos méritos, ¡que todos los seres

न्यूर.क्ष्य.ल.चुय.कू्च्य.कू्च्य.चुटा

sönam yeshe tsok dzok shing completen las acumulaciones de mérito y sabiduría,

चर्यूर.क्षम्य.ल.च्रेय.क्य.च्रेर.चर्

**sönam yeshe le chungwe** y logren el dharmakaya y el rupakaya

रिमत्स्रभी,योग्नेया.बूच.त्तरः र्जूच

dampa ku ñi tobpar shok que provienen del mérito y de la sabiduría!

